
 
 
 
 
 

1 

 

B 
 

Badebec - VOL. 14 N° 28 (Marzo 2025) ISSN 1853-9580/ Claudia Anahí García, Andrea Montani, 

Paula Vasquez Gamboa 

Recibido: 23/12/2024 Aceptado: 21/01/2025 

 

Generacionalidad Empire Windrush: Memoria transcultural en dos relatos de 

Andrea Levy e Yvvette Edwards 

Generationality Empire Windrush: Transcultural Memory in Two Short Stories 

by Andrea Levy and Yvvette Edwards 

 
Claudia A. García1 

Facultad de Lenguas, Universidad Nacional del Comahue 
garciaclaudia1989@gmail.com 

 
Andrea Montani2 

Facultad de Lenguas, Universidad Nacional del Comahue 
andymontani@hotmail.com 

 
Paula Vasquez Gamboa3 

Facultad de Lenguas, Universidad Nacional del Comahue 
paula.vasquezgamboa@gmail.com 

 
Resumen: Este trabajo explora las construcciones del recuerdo de la llamada generación Windrush en una selección 
de relatos breves producidos por autoras británicas contemporáneas. En particular, analizamos dos cuentos de 
Andrea Levy e Yvvette Edwards, ambas hijas de inmigrantes caribeños, para examinar el contenido y las estrategias 
narrativas utilizadas en la representación de las vivencias de esta generación. Argumentamos que los cuentos son 
figuras de la memoria transcultural y transgeneracional que aportan al tejido de historias en común de la diáspora 
caribeña en Gran Bretaña. Con respecto al marco teórico que sustenta nuestro trabajo, serán fundamentales los 
conceptos de memoria cultural (Assmann 2008), memoria transcultural (Creet 2011, Erll 2011, Bond 2014), memoria 
transgeneracional (Bond 2017) y las categorías de generacionalidad y ficciones de la memoria generacional (Erll 
2017). 
 
Palabras clave: Generacionalidad Empire Windrush - Memoria transcultural - Memoria transgeneracional - Andrea 
Levy - Yvvette Edwards 
 
Abstract: This paper explores the construction of the memories of the so-called Windrush generation in a selection 
of short stories produced by contemporary British women authors. In particular, we analyse two short stories by 
Andrea Levy and Yvvette Edwards, both daughters of Caribbean immigrants, to discuss the content and narrative 
strategies used in the representation of this generation's experiences. We argue that the stories are figures of 
transcultural and transgenerational memory that contribute to the weaving of common histories of the Caribbean 
diaspora in Britain. With regard to the theoretical framework underpinning our work, our analysis is based on the 
concepts of cultural memory (Assmann 2008), transcultural memory (Creet 2011, Erll 2011, Bond 2014), 
transgenerational memory (Bond 2017) and the categories of generationality and fictions of generational memory 
(Erll 2017).  
 
Keywords: Generationality Empire Windrush - Transcultural memory - Transgenerational memory - Andrea Levy 
- Yvvette Edwards 

                                                           
1 Claudia Anahí García es Profesora de Inglés por la Universidad Nacional del Comahue (2015). Forma parte del proyecto de 
Investigación “Migración y Memoria: Lecturas/traducción del Atlántico ex-Imperial británico en el cambio de milenio” (J035). Se 
desempeña como docente en la materia Literatura en Habla Inglesa del Traductorado en Inglés e Historia de la cultura, Literatura 
en Habla Inglesa I, II y III del Profesorado en Inglés de la Facultad de Lenguas, Universidad Nacional del Comahue. 
2 Andrea Montani es Magíster en Inglés por la Universidad Nacional de Córdoba (2019) y Profesora de Inglés por la Universidad 
Nacional del Comahue (2009). Codirige el Proyecto “Migración y memoria: Lecturas/traducción del Atlántico eximperial británico 
en el cambio de milenio” (J035) de la Facultad de Lenguas, Universidad Nacional del Comahue. Se desempeña como docente en la 
materia Literatura en Habla Inglesa del Traductorado en Inglés e Historia de la cultura, Literatura en Habla Inglesa I, II y III del 
Profesorado en Inglés de la Facultad de Lenguas, Universidad Nacional del Comahue. 
3 Paula Vasquez Gamboa es Profesora de Inglés por la Universidad Nacional del Comahue. Forma parte del proyecto de investigación 
“Migración y Memoria: lecturas/traducción del Atlántico ex imperial británico en el cambio de milenio” (J035) dirigido por la Dra. 
Olivares. Se desempeña como docente en las materias de Lengua Inglesa IV Aplicada a la Traducción de la carrera del Traductorado 
en Inglés de la Facultad de Lenguas y de Inglés Idioma Extranjero en la carrera de Abogacía de la Facultad de Derecho y Ciencias 
Sociales, ambas facultades pertenecientes a la Universidad del Comahue. 

mailto:garciaclaudia1989@gmail.com
mailto:andymontani@hotmail.com
mailto:paula.vasquezgamboa@gmail.com


 
 
 

2 

 

Badebec VOL. 14 N° 28 (Marzo 2025) ISSN 1853-9580/ Claudia Anahí García, Andrea Montani, 

Paula Vasquez Gamboa 

B 
 Introducción 

Las relaciones entre la literatura y el recuerdo han sido objeto de 

investigación en las últimas décadas en el marco del boom de la memoria 

(Huyssen 22). Según Astrid Erll, el texto literario posibilita la recreación de 

mundos pasados y la transmisión de imágenes de la historia4 (Memory in 

Culture 144). A diferencia de otras formas simbólicas –como la historiografía–

, la literatura posee algunos privilegios, entre ellos, la creación de narradores 

ficcionales, la representación de la consciencia, y la proyección de realidades 

alternativas (150-1). El texto literario, por otra parte, tiene la capacidad de dar 

voz a distintas visiones sobre el pasado y de exponer su propio proceso de 

construcción para problematizar el funcionamiento de la memoria misma 

como creación discursiva. Es decir, puede recordar y, al mismo tiempo, 

cuestionar la naturaleza de la memoria como narración necesariamente 

incompleta.  

Nuestro trabajo presenta un análisis de las representaciones de la 

memoria en dos cuentos escritos en contextos migratorios y pretende 

explorar la intersección entre literatura, memoria y diáspora5. Si bien el 

concepto de memoria no ha sido central en los estudios sobre la diáspora, 

siguiendo las propuestas de Anne-Marie Fortier, entendemos que la 

narración de historias compartidas es esencial en la formación de 

comunidades diaspóricas. Según la autora, el acto de recordar es constitutivo 

de la diáspora y la memoria es un componente fundamental en la formación 

de identidades de las culturas diaspóricas (184). La palabra re-membering, en 

este contexto, sugiere el deseo de recordar una cultura físicamente distante 

y sentirse parte, o miembro, de ella.   

El corpus literario que hemos seleccionado se compone de dos 

cuentos escritos por las autoras Andrea Levy e Yvvette Edwards, ambas hijas 

de caribeños de la generación Empire Windrush que emigraron a Gran 

                                                           
4 Todas las traducciones del inglés al español han sido realizadas por las autoras de este 
trabajo a fin de facilitar el acceso a los textos.  
5  Según Khachig Tölölyan, el concepto de diáspora remite a comunidades dispersas cuyas 
formas de asociación perduran durante al menos tres generaciones (25). 



 
 
 

3 

 

Badebec VOL. 14 N° 28 (Marzo 2025) ISSN 1853-9580/ Claudia Anahí García, Andrea Montani, 

Paula Vasquez Gamboa 

B 
 Bretaña en los años posteriores al fin de la Segunda Guerra Mundial. Durante 

este período, el Reino Unido ofreció empleo a residentes de distintas colonias 

británicas a fin de obtener mano de obra para la reconstrucción de las 

ciudades devastadas por la guerra. Con el British Nationality Act de 1948, los 

súbditos británicos fueron declarados ciudadanos de Reino Unido y colonias, 

adquiriendo, de este modo, el derecho de residir allí. Personas de distintas 

edades llegaron en busca de oportunidades y fueron apodadas con el nombre 

de uno de los primeros barcos en transportarlos al Reino Unido, el Empire 

Windrush.  

Los cuentos que analizaremos son “February” (2014) de Levy y 

“Security” (2019) de Edwards, dos relatos que giran en torno a la experiencia 

de inmigrantes del Caribe anglófono en el Reino Unido. El objetivo general de 

nuestro trabajo es examinar este corpus desde la perspectiva de los estudios 

de la memoria y, más específicamente, analizar los modos en que construyen 

memoria cultural, aportando al tejido de recuerdos colectivos de la diáspora 

caribeña y el pueblo británico en general.  

 

Registros de la memoria cultural en “February” de Andrea Levy y “Security” 

de Yvvette Edwards 

El concepto de memoria cultural es desarrollado primeramente por 

Jan Assmann. Partiendo de la teoría de Maurice Halbwachs sobre la memoria 

colectiva, Assmann distingue la memoria comunicativa de la memoria 

cultural. El término “memoria comunicativa” remite a las memorias 

colectivas basadas exclusivamente en la comunicación cotidiana (“Collective 

Memory and Cultural Identity” 126). Mientras que la memoria comunicativa 

se construye oralmente de modo espontáneo e informal, la memoria cultural 

es exteriorizada y objetivada en figuras de la memoria o formas simbólicas 

estables que permiten la preservación del recuerdo a través de las 

generaciones (“Communicative and Cultural Memory” 110-111). Assmann se 

refiere a la memoria cultural como una “concreción” de la identidad cultural, 

“una reserva de conocimientos que le permite a un grupo tener consciencia 

de su propia unidad y singularidad” (“Collective Memory and Cultural 



 
 
 

4 

 

Badebec VOL. 14 N° 28 (Marzo 2025) ISSN 1853-9580/ Claudia Anahí García, Andrea Montani, 

Paula Vasquez Gamboa 

B 
 Identity” 130). A diferencia de la memoria comunicativa, que se asocia a 

situaciones cotidianas –a comida familiar o una reunión con amistades, por 

ejemplo–, la memoria cultural es obligatoria, institucionalizada y requiere la 

formación de especialistas –curas, rabinos, artistas, docentes, entre otros– 

para su transmisión (“Communicative and Cultural Memory” 114). Tiene un 

carácter formativo y normativo en tanto contribuye a la educación de los 

miembros de una cultura y la transmisión de normas que regulan la conducta.   

Aun cuando la memoria cultural es más estable que la comunicativa 

dada su objetivación, Assmann resalta que “ningún recuerdo puede preservar 

el pasado. Lo que perdura es solo aquello que la sociedad en cada era puede 

reconstruir dentro de su marco de referencia actual” (“Collective Memory 

and Cultural Identity” 130). Es decir, la memoria cultural opera a través de la 

reconstrucción y, aunque se cristaliza en figuras de la memoria, cada 

contexto o generación se relaciona con dichas figuras de distintos modos, ya 

sea para preservar el pasado, criticarlo, apropiarse de él o transformarlo. La 

memoria cultural, entonces, es una construcción que permanece abierta a las 

situaciones del presente. 

En las últimas décadas, se han desarrollado investigaciones que 

resaltan el carácter dinámico de la memoria cultural. En Transnational 

Memory, Chiara de Cesari y Ann Rigney definen a la memoria cultural como 

un proceso y la abordan en términos generativos, es decir, como actividad 

que produce relatos y nuevas relaciones sociales en vez de simplemente 

preservar las herencias culturales. En palabras de las autoras, “las 

representaciones del recuerdo crean nuevas narrativas y desplazan a otras y, 

al abrir nuevas perspectivas sobre el pasado, constantemente modifican el 

terreno en base al cual se imaginan los futuros en común” (8-9). La memoria 

cultural permite (re)configurar las identidades culturales y las relaciones 

entre grupos ya que los relatos sobre lo acontecido “en nuestro mundo” 

pueden reproducir o cuestionar la distancia entre “ellos” y “nosotros”. En este 

sentido, la memoria juega un rol importantísimo en la formación de vínculos 

sociales e identidades culturales.  



 
 
 

5 

 

Badebec VOL. 14 N° 28 (Marzo 2025) ISSN 1853-9580/ Claudia Anahí García, Andrea Montani, 

Paula Vasquez Gamboa 

B 
 Otras investigaciones sobre la memoria cultural enfocan la atención en 

el movimiento o migración de la memoria como condición para su 

preservación. Memory and Migration de Julia Creet presenta un estudio 

sobre las migraciones de la memoria. A diferencia de Assmann, que otorga 

una gran importancia a las figuras de la memoria en la estabilización y 

preservación del recuerdo, Creet argumenta que el movimiento –sea entre 

un tiempo y otro, entre lugares, entre generaciones, o entre individuos– es 

lo que produce la memoria (9). En consonancia con esta postura, Erll propone 

que, en su fase actual, los estudios de la memoria apuntan mayormente a la 

investigación de la “memoria transcultural”, término que utiliza para referirse 

al movimiento de portadores, medios, contenidos, formas y prácticas de la 

memoria, sus viajes y transformaciones a través del tiempo, el espacio y las 

fronteras (“Travelling Memories” 11). La autora sostiene que “la memoria no 

se queda quieta. Por el contrario, los recuerdos parecen constituirse a través 

del movimiento” (11). Estas investigaciones proponen una visión dinámica de 

la memoria cultural que se construye a partir de su circulación y 

transformación.   

En la introducción al libro Memory Unbound. Tracing the Dynamics of 

Memory Studies, Lucy Bond, Stef Craps y Pieter Vermeulen identifican las 

dimensiones más sobresalientes de la creciente movilidad de la memoria (3). 

La primera, y la que resulta más familiar, es la dimensión transcultural, que 

remite a la transmisión, circulación, mediación, y recepción de la memoria 

entre grupos étnicos, culturales y nacionales. La segunda, la dimensión 

transgeneracional cobró gran relevancia a partir del estudio de la 

posmemoria desarrollado por Marianne Hirsch (2012) para explorar los 

modos en que hijos e hijas de sobrevivientes del Holocausto se relacionan 

con las experiencias traumáticas de sus padres y/o madres. La dimensión 

transmedial, por otra parte, pone de relieve las migraciones de la memoria 

entre distintos medios, mientras que la transdisciplinaria examina la 

complejidad de la memoria como un fenómeno biológico, psicológico, social, 

cultural, y político, cuyo estudio requiere la integración de distintas 

perspectivas teóricas. 



 
 
 

6 

 

Badebec VOL. 14 N° 28 (Marzo 2025) ISSN 1853-9580/ Claudia Anahí García, Andrea Montani, 

Paula Vasquez Gamboa 

B 
 La memoria cultural de la llamada generación Empire Windrush es 

necesariamente transcultural porque, anclada en el recuerdo de la migración, 

trasciende fronteras políticas, lingüísticas, y sociales. Se construye en torno 

a las nuevas relaciones sociales generadas por la migración y en base a las 

historias entrelazadas de Gran Bretaña y el Caribe. Es, asimismo, una 

memoria transgeneracional. Mientras la primera generación de inmigrantes 

envejece, la transmisión oral y espontánea del recuerdo de las experiencias 

vividas va dando lugar a una memoria que se construye en base lo registrado 

en entrevistas, grabaciones, películas y novelas (Erll “Fictions of Generational 

Memory” 116). La memoria transcultural de la generación Windrush está en 

transición y su preservación queda, cada vez más, en manos de la segunda 

generación de windrushers. 

Cabe especificar que la llamada generación Empire Windrush no es, 

estrictamente, una generación dado que la llegada de los inmigrantes se 

extendió por un periodo de más de veinte años, con personas de todas las 

edades y de diferentes afiliaciones. Como afirma Erll, resulta más apropiado 

referirnos a una “generacionalidad”, concepto que evoca dos significados.  

Por un lado, se refiere a las características que resultan de las 
experiencias compartidas que tanto individuos como “unidades 
generacionales” más amplias reclaman colectivamente para sí 
mismas. Por otro lado, puede remitir al conjunto de características 
que resultan de las experiencias compartidas que se adscriben a 
esas unidades desde afuera, con las que miembros de otros grupos 
etarios (y también la opinión pública difundida en los medios de 
comunicación) intentan (a fin de establecer demarcaciones y 
reducir complejidades) identificar supuestas generaciones y su 
progresión (Releucke en Erll “Fictions of Generational Memory” 
114). 

 

La generación Empire Windrush sería más bien, entonces, una 

generacionalidad: un grupo de personas con una historia de migración en 

común que permite la autoidentificación, y la identificación por parte de los 

demás, como una generación. Las historias compartidas por la 

generacionalidad Windrush cobraron popularidad en 1998 con la 

conmemoración del 50º aniversario de la llegada del Empire Windrush a 



 
 
 

7 

 

Badebec VOL. 14 N° 28 (Marzo 2025) ISSN 1853-9580/ Claudia Anahí García, Andrea Montani, 

Paula Vasquez Gamboa 

B 
 Londres y, desde entonces, circulan series, documentales, películas, y 

novelas que continúan dando forma a la imagen de los inmigrantes caribeños 

de la posguerra como una generación.   

Los cuentos de Levy y Edwards evidencian una clara preocupación en 

torno a la memoria de la generacionalidad Windrush y pueden considerarse 

ficciones de memoria generacional (Erll “Fictions of Generational Memory” 

110). La narración articulada en cada texto, sin embargo, les permite a las 

autoras proyectar mundos de ficción que resaltan distintos aspectos de las 

vivencias de los windrushers. En cada cuento, el cómo de la memoria –o las 

estrategias narrativas utilizadas– aporta al contenido de la narración. Por 

ello, a continuación, nos dedicamos a examinar los relatos observando los 

puntos en común y los contrastes más significativos en el qué y el cómo de la 

memoria.  

Con respecto a la selección de eventos, “Security” presenta una mirada 

sobre toda una vida. El cuento gira en torno al personaje de Merle, una 

inmigrante jamaiquina que llegó a Inglaterra en 1964. La narración pone el 

foco en el día previo a su vuelo de regreso al Caribe. Merle se encuentra en 

un supermercado en busca de los elementos que tiene pendientes antes de 

cerrar la valija. De repente, nota la presencia del guardia de seguridad y 

comprende que este se ha puesto en alerta con su entrada al supermercado. 

En vez de continuar con la compra, decide jugar al gato y el ratón con el 

guardia para destilar su enojo y reírse de él. A lo largo de su paseo por el 

supermercado, la voz narrativa introduce flashbacks que permiten conocer 

las circunstancias en las que llegó a Inglaterra, el costo afectivo que tuvo la 

migración al separarla de su hijo, y el racismo con el que ha convivido durante 

su vida laboral al cuidado de adultos mayores. A través de un tejido de escenas 

de la vejez y la juventud, el cuento ofrece un vistazo sobre la vida de Merle 

como inmigrante de la generacionalidad Windrush.   

“Security" constituye un registro de la ola de deportaciones que tuvo 

lugar en la segunda década del siglo XXI. La publicación del cuento se 



 
 
 

8 

 

Badebec VOL. 14 N° 28 (Marzo 2025) ISSN 1853-9580/ Claudia Anahí García, Andrea Montani, 

Paula Vasquez Gamboa 

B 
 enmarca en el denominado Escándalo Windrush6, que comenzó en 2013 con 

algunos casos aislados y recibió una amplia cobertura mediática a partir de 

2017. Durante estos años, muchos/as de los/las inmigrantes que llegaron al 

Reino Unido entre 1948 y 1971 fueron tratados/as como ilegales y afrontaron 

detenciones, amenazas de deportación, y la pérdida de beneficios o 

asistencia médica, entre otros. El cuento es una reescritura del conflicto ya 

que Merle se prepara para regresar a Jamaica porque ha sido deportada. El 

contenido de la memoria en “Security”, entonces, comprende la llegada de la 

inmigración caribeña en la posguerra, las dificultades de la vida en un 

contexto hostil a la inmigración, y la injusticia de la deportación décadas 

después.  

 “February”, por otra parte, enfoca el choque cultural al momento de la 

llegada. El cuento es relatado por una voz narrativa interna (Bal 135) que se 

posiciona como hijo/a de inmigrantes y cuenta una anécdota de su madre 

sobre los días posteriores a su llegada a Londres. La madre asiste a clases 

nocturnas donde, como actividad para evaluar la escritura, le piden una 

descripción del invierno. Acudiendo al recuerdo de los inviernos de su 

infancia en Jamaica, ella escribe sobre las lluvias suaves, las flores, las paltas, 

los mangos y las mandarinas. Su producción recibe una calificación baja y la 

razón se desprende de la devolución escrita por el profesor: “Pero febrero no 

es así en absoluto” (110). Si bien el cuento no discute el racismo, la 

discriminación o los prejuicios de modo explícito, el comentario del profesor 

pone de relieve el total desconocimiento del Caribe en Gran Bretaña y la 

descalificación a la que la madre se enfrenta por primera vez, y con la que 

muy probablemente tendrá que lidiar de modo cotidiano. 

Interpretamos las devoluciones del profesor a la luz del concepto de 

colonización cultural. Como explica Aníbal Quijano, existió entre la cultura 

europea u occidental y las culturas de los colonizados una relación de 

dominación que se basó en la colonización del imaginario de los pueblos 

                                                           
6  Para mayor información sobre el Escándalo Windrush, sugerimos visitar la recopilación de 
artículos periodísticos, editoriales y entrevistas publicadas por el diario The Guardian en 
este enlace: https://www.theguardian.com/uk-news/windrush-scandal  

https://www.theguardian.com/uk-news/windrush-scandal


 
 
 

9 

 

Badebec VOL. 14 N° 28 (Marzo 2025) ISSN 1853-9580/ Claudia Anahí García, Andrea Montani, 

Paula Vasquez Gamboa 

B 
 conquistados. Dicha dominación comenzó con la represión de los modos de 

conocer y fue seguida por la imposición de los patrones de expresión 

occidentales, para impedir la producción cultural de los dominados y como 

medio de control social y cultural (12). De esta manera, la cultura europea se 

instaló como modelo cultural universal. El concepto de colonización cultural 

nos permite entender por qué el profesor no concibe la posibilidad de otras 

experiencias o percepciones, en este caso, del invierno, y directamente 

descarta la diferencia como incorrecta, cancelando cualquier posibilidad de 

diálogo intercultural.  

Existe una lucha de poder entre dos personajes tanto en el cuento de 

Edwards como en el de Levy. En “Security”, la puja se establece entre Merle 

y el guardia de seguridad. En esa lucha de poder, ella es protagonista y asume 

una posición dominante. El punto de mayor tensión se presenta cuando 

Merle lo confronta, descubre su acento extranjero y deduce que es oriundo 

de algún país de Europa Oriental. Esto sorprende y desestabiliza a la 

protagonista, quien comprende que la “madre patria” pone a un inmigrante 

contra otro y que el color de la piel da o quita oportunidades. En “February”, 

por otra parte, la relación de subordinación se establece entre el profesor y 

la madre de quien narra la historia. En este caso, se observa que la figura del 

docente se posiciona en un lugar de poder respecto a la migrante e invalida 

sus experiencias. 

Las imágenes proyectadas en los cuentos aportan a la caracterización. 

El cuento de Levy, por una parte, introduce descripciones de olores, colores 

y frutas resaltando la tensión entre la calidez y dulzura del Caribe, y el frío de 

los inviernos y de la vida en general en la tierra de destino. La ternura de las 

frutas y la suavidad de la brisa caribeña de invierno aparecen como símbolos 

de la situación del recién llegado, que trae consigo el calor del hogar y apenas 

puede vislumbrar la dureza de los inviernos por delante. Estas imágenes 

simbolizan la nostalgia por el lugar de origen y la inocencia de quienes recién 

han llegado. El recuerdo del Caribe es fresco y vívido en la mente de la madre 

y aún moldea su percepción del mundo.  



 
 
 

10 

 

Badebec VOL. 14 N° 28 (Marzo 2025) ISSN 1853-9580/ Claudia Anahí García, Andrea Montani, 

Paula Vasquez Gamboa 

B 
 En el cuento de Edwards, por otra parte, predominan imágenes de 

productos disponibles en el supermercado, irónicamente llamado Penny 

World. Entre otros objetos, podemos destacar los desodorantes, el papel film, 

las nueces y frutos secos, un paquete de pistachos, vasos descartables y 

repasadores. La imagen de lo descartable emerge una y otra vez en el texto y 

resuena cuando Merle reflexiona sobre la utilización de mano de obra 

inmigrante en el país. Otro de los productos que se menciona reiteradamente 

es el desodorante Sure, que Merle tiene pendiente agregar antes de cerrar su 

valija. Por una parte, el nombre del desodorante se asemeja al título del texto 

e, irónicamente, evoca la idea de sentirse “seguro” en el contexto de la 

deportación de Merle. En otro sentido, la preocupación excesiva por reducir 

los olores corporales puede interpretarse en función de los prejuicios que 

regulan la percepción de los/las afrodescendientes en Gran Bretaña. Con 

respecto a estos prejuicios, Andrea Levy explica en el ensayo “Back to my 

Own Country” que, durante su niñez y adolescencia en Inglaterra, a menudo 

le preguntaban “¿Cuándo volvés a tu país? ¿Por qué viniste? ¿Por qué es tan 

extraña tu comida? ¿Por qué se te levanta el pelo? ¿Por qué tenés olor?” (10). 

Entre las creencias comunes sobre los británicos afrodescendientes, la 

autora resalta que se los considera foráneos, y que se supone que huelen 

distinto. Las reiteradas referencias a la necesidad de comprar el desodorante 

Sure cobran sentido en el marco de las reflexiones de Andrea Levy. La 

obsesión de la protagonista de Yvvette Edwards por tener un desodorante 

que la haga sentir “segura” sugiere el temor a ser señalada por “oler distinto”. 

En este sentido, el desodorante simboliza el deseo de pertenecer e integrarse 

en el tejido de la sociedad británica.   

Según Stuart Hall, hubo tres momentos históricos que dieron lugar a 

las representaciones que contribuyeron a la racialización de las diferencias 

entre pueblos europeos y africanos: 1)el primer contacto entre comerciantes 

europeos y los reinos del África ocidental, 2)la colonización de África en el 

siglo XIX, y 3)la migración masiva del llamado “tercer mundo” hacia Europa y 

América del Norte en la posguerra del siglo XX. Como afirma Hall, “la idea de 

raza y las imágenes sobre las diferencias raciales tomaron forma durante 



 
 
 

11 

 

Badebec VOL. 14 N° 28 (Marzo 2025) ISSN 1853-9580/ Claudia Anahí García, Andrea Montani, 

Paula Vasquez Gamboa 

B 
 estos tres momentos” (239). En el siglo XIX en particular, las publicidades de 

distintos productos modelaron una imagen del proyecto imperial, formando 

un vínculo entre el imperio y la sociedad victoriana. En este contexto, se 

articularon representaciones del jabón como símbolo de limpieza y 

purificación: el jabón tenía el poder de aclarar la piel negra y mantener limpio 

el cuerpo imperial en las zonas de contacto con otras ‘razas’ (241). La idea de 

la higiene, simbolizada en el cuento de Edwards a través del desodorante 

Sure, está atravesada históricamente, entonces, por el discurso imperial y la 

representación de la limpidez o la blancura como condición deseable. La 

búsqueda de un elemento de higiene en el cuento activa el recuerdo del 

discurso imperial y hegemónico que racializó las diferencias, asociando la 

blancura de los europeos con pureza y superioridad.      

Otro símbolo central en el cuento de Edwards son las valijas, que 

aportan a la caracterización al establecerse en el texto un paralelismo entre 

ellas y la protagonista. Junto con las primeras referencias al vuelo de regreso, 

el narrador explica que “envolverá la valija con papel film para que tenga 

chances de llegar a Kingston, en este, su primer viaje de regreso, con su 

dignidad y contenidos intactos” (433). En esta oración, se observa el deseo de 

que ambas, Merle y la valija puedan llegar enteras a destino. La vida de Merle 

se plasma en la valija. De hecho, luego de llegar a Londres, la valija que ha 

traído desde el Caribe queda arriba de un placar y relegada a la función de 

guardado. Al igual que su valija sirve para almacenar objetos, Merle junta y 

guarda emociones y sentimientos a lo largo de los años: rencor, bronca e 

indignación. La deportación es un momento de quiebre y coincide con la 

compra de otra valija. La valija nueva funciona como símbolo de una nueva 

Merle que tiene un largo camino recorrido, ha perdido todo y se atreve a 

desafiar al guardia de seguridad en el supermercado porque ya no teme las 

consecuencias. La Merle que regresa a Kingston no es exactamente la misma 

que se fue, se esfuerza para no desbordarse, pero es una nueva versión, 

fortalecida y dispuesta a accionar en pos de sus propias necesidades.  

Los cuentos revelan, asimismo, un interesante contraste en el uso y la 

organización de voces y niveles narrativos, en términos de Mieke Bal (36). Si 



 
 
 

12 

 

Badebec VOL. 14 N° 28 (Marzo 2025) ISSN 1853-9580/ Claudia Anahí García, Andrea Montani, 

Paula Vasquez Gamboa 

B 
 bien “Security” presenta una voz narrativa externa que relata las acciones y 

pensamientos de Merle y repone información sobre su vida, es la voz del 

propio personaje la que cierra el relato. Merle tiene la última palabra cuando 

le advierte al guardia que “hoy soy yo, pero mañana van a venir por vos” (436). 

La renovada calma y asertividad del personaje ponen de manifiesto que sus 

años de vida como inmigrante en Gran Bretaña le han permitido comprender 

con claridad la realidad y el destino de los inmigrantes en ese país. Merle sale 

del supermercado íntegra, poniéndole palabras a su experiencia. El hecho de 

que su enunciado cierre el relato resalta el fortalecimiento de la protagonista 

y simboliza la reivindicación de su voz, rescatándola de una historia de 

opresión sufrida en silencio.  

   En “February”, por otra parte, entran en juego tres voces: la del 

narrador interno, la de la madre que ha narrado la anécdota y la del profesor 

a cargo de la clase nocturna. La voz que cierra el relato es la del profesor, que 

escribe un mensaje rechazando la descripción del invierno. En este cuento, 

entonces, se le da la última palabra a quien está en una posición de poder 

como profesor y probablemente como británico. Esta estrategia narrativa 

puede servir distintos propósitos, entre ellos, resaltar los modos en que la 

palabra puede subordinar a otros. La escritura del profesor, en letras 

grandes, impone y somete.     

A través del arreglo de voces, la selección de eventos y la 

caracterización, ambos cuentos resaltan las relaciones asimétricas de poder 

que atravesaron el contacto entre culturas. Narran la migración como 

movimiento que generó una zona de contacto (Pratt 31) donde las relaciones 

sociales se desarrollaron en base a una historia de esclavitud, racismo y 

opresión colonial que impactó profundamente las vidas de los windrushers. 

Los cuentos de Levy y Edwards son, entonces, registros de la memoria 

transcultural que reescriben la zona de contacto como espacio de pujas por 

el poder y por el uso de la voz propia. 

Cabe resaltar que, en “February”, el uso de voces también permite 

poner en escena la dimensión transgeneracional de la memoria, pues el 

cuento pone de relieve la posición de quien narra como hijo/a de 



 
 
 

13 

 

Badebec VOL. 14 N° 28 (Marzo 2025) ISSN 1853-9580/ Claudia Anahí García, Andrea Montani, 

Paula Vasquez Gamboa 

B 
 inmigrantes. La primera oración dice “cuando mi madre llegó a Inglaterra 

desde Jamaica, se embarcó en clases nocturnas” (Levy 106), poniendo a la 

madre como protagonista de la acción. El cuento no solo recrea el recuerdo 

de quienes vivieron la migración, sino que también permite entrever la 

transmisión transgeneracional de la memoria que, en este caso, tiene lugar a 

través de la narración de anécdotas en conversaciones familiares. La voz 

narrativa resalta, asimismo, las limitaciones en el acceso al recuerdo 

asociadas al olvido de vivencias que tuvieron lugar tantos años atrás. Afirma 

que su madre “no recuerda sobre qué trataba la clase, pero sí tiene presente 

el ensayo que le pidieron para evaluar su capacidad de redacción” (106). El 

narrador hace visibles los olvidos, en vez de omitirlos, y así hace memoria al 

tiempo que reflexiona sobre la naturaleza de la memoria como construcción 

siempre parcial e incompleta. También resalta lo subjetivo del recuerdo 

cuando menciona que “la brisa navideña le refrescaba la piel” y “las frutas 

robadas del árbol derramaban un jugo dulce y pegajoso sobre sus dedos” 

(106). Estas líneas evidencian que el recuerdo que toma cuerpo en el texto 

está anclado en las percepciones sensoriales por parte de la madre tal como 

ella las recuerda. A diferencia de “Security”, que nos introduce en la vida de 

una mujer de la llamada generación Empire Windrush, “February” narra la 

vivencia de la inmigración al tiempo que instala el recuerdo como tema: su 

transmisión, naturaleza y limitaciones. Puesto de otro modo, se observa una 

preocupación no solo por conocer el pasado sino también problematizar los 

modos en que podemos acceder al mismo. 

 

Conclusiones 

Para resumir, los cuentos que hemos analizado contribuyen a la 

formación de recuerdos de la generacionalidad Empire Windrush, 

reescribiendo las historias de inmigración y, en el caso de “Security”, el 

Escándalo Windrush. En cuanto al cómo de la memoria, hemos visto que la 

selección de eventos enfoca el momento de la llegada y la deportación. En 

“February”, donde la acción transcurre en el momento de la llegada, se 

observan abundantes imágenes del Caribe asociadas a la calidez del hogar; 



 
 
 

14 

 

Badebec VOL. 14 N° 28 (Marzo 2025) ISSN 1853-9580/ Claudia Anahí García, Andrea Montani, 

Paula Vasquez Gamboa 

B 
 mientras que “Security”, que retrata el contexto de la deportación, despliega 

imágenes y símbolos mayormente asociados al consumo y lo descartable. 

Ambos relatos se construyen en torno a la relación entre dos personajes –

uno más y el otro menos privilegiado–, y las autoras recurren al arreglo de 

voces para poner de relieve las relaciones de poder, ya sea que estas 

conlleven empoderamiento u opresión. Hemos dicho también que solo el 

cuento de Levy problematiza la construcción de la memoria 

transgeneracional, sus silencios y olvidos, mientras que el de Edwards no 

aborda la memoria como tema.     

Es posible, a esta altura, establecer algunas generalizaciones en cuanto 

a los recuerdos narrados en los cuentos de Levy y Edwards. En términos 

generales, las autoras representan la migración de la generacionalidad 

Windrush como un viaje a una especie de tierra prometida que genera 

esperanza e ilusiones de una vida mejor. La llegada a Londres, sin embargo, 

da inicio a historias de frustración y desilusión protagonizadas por 

personajes que, aun siendo resilientes, afrontan dificultades para integrarse 

a la sociedad británica y sufren los efectos del racismo. De modo más o menos 

explícito, los cuentos claramente denuncian las injusticias sufridas por la 

generacionalidad Empire Windrush y sus descendientes en una sociedad que 

continúa siendo profundamente desigual.  

Entre otros posibles propósitos o efectos de estas construcciones de 

la memoria, no podemos dejar de mencionar que “Security” y “February” 

aportan al tejido de la diáspora caribeña al narrar memorias transculturales 

que unen a esta comunidad a partir de historias en común. También 

construyen memoria transgeneracional al abrir las historias de los 

windrushers a las nuevas generaciones. Edwards y Levy se posicionan, con la 

escritura de sus cuentos, como hijas/herederas de la generacionalidad 

Windrush y portadoras de memoria para las generaciones que vendrán. Por 

último, y no menos importante, su ficción acerca las vivencias de la 

generacionalidad Windrush y la diáspora caribeña a quienes no pertenecen a 

ella, favoreciendo la empatía y el diálogo intercultural en pos de generar una 

sociedad más justa.  



 
 
 

15 

 

Badebec VOL. 14 N° 28 (Marzo 2025) ISSN 1853-9580/ Claudia Anahí García, Andrea Montani, 

Paula Vasquez Gamboa 

B 
  

 

 

 

 

 

Bibliografía 

Assmann, Jan. “Collective Memory and Cultural Identity”. New German 
Critique, Nº 65 (Spring- Summer 1995). En línea. Traducción de John 
Czaplicka. 125-133. 

—. “Communicative and Cultural Memory”. Cultural Memory Studies. An 
International and Interdisciplinary Handbook. Eds. Astrid Erll y Ansgar 
Nünning. Berlin: Walter de Gruyter, 2008. 109-118. 

Bal, Mieke.  Narratology. Introduction to the Theory of Narrative. Fourth 
Edition. Toronto: University of Toronto Press, 2017. 

Bond, Lucy; Stef Craps y Pieter Vermeulen. “Introduction: Memory on the 
Move”. Memory Unbound. Tracing the Dynamics of Memory Studies. Eds. Lucy 
Bond, Stef Craps y Pieter Vermeulen. Nueva York: Berghahn, 2017. 1-26.  

Creet, Julia. “Introduction: The Migration of Memory and Memories of 
Migration”. Memory and Migration. Multidisciplinary Approaches to Memory 
Studies. Eds. Julia Creet y Andreas Kitzmann. Toronto: Toronto University 
Press, 2011. 3-26.  

Edwards, Yvvette. “Security”. New Daughters of Africa. An International 
Anthology of Writing by Women of African Descent. Ed. Margaret Busby. New 
York: Amistad, 2019. 432-435. 

Erll, Astrid. Memory in Culture. Londres: Palgrave Macmillan, 2011. Traducido 
por Sara Young. 

—. “Fictions of Generational Memory. Caryl Phillips’s In the Falling Snow and 
Black British Writing in Times of Mnemonic Transition”. Memory Unbound. 
Tracing the Dynamics of Memory Studies. Eds. Lucy Bond, Stef Craps y Pieter 
Vermeulen. Nueva York: Berghahn, 2017. 109-130.  

Fortier, Anne-Marie. “Diaspora”. Cultural Geography. A Critical Dictionary of 
Key Concepts. Eds. David Atkinson, Peter Jackson, David Sibley y Neil 
Washbourne. Londres: I.B Tauris, 2005. 182-187. 



 
 
 

16 

 

Badebec VOL. 14 N° 28 (Marzo 2025) ISSN 1853-9580/ Claudia Anahí García, Andrea Montani, 

Paula Vasquez Gamboa 

B 
 Hall, Stuart. “The Spectacle of the ‘Other’”. Representation: Cultural 

Representations and Signifying Practices. Ed. Stuart Hall. Londres: Sage, 1997. 
225-290. 

Hirsch, Marianne. The Generation of Postmemory. Writing and Visual Culture 
after The Holocaust. Nueva York: Columbia University Press, 2012.   

Huyssen, Andreas. En busca del futuro perdido. Cultura y memoria en tiempos 
de globalización. Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica, 2007 [2001]. 

Levy, Andrea. “Back to my Own Country”. Six Stories and an Essay. Londres: 
Tinder Press, 2014. 3-18. 

 —. “February”. Six Stories and an Essay. Londres: Tinder Press, 2014. 106-110. 

Quijano, Aníbal. “Colonialidad y Modernidad/Racionalidad”. Perú Indígena 
Vol. 13, Nº 29 (1992): 11-20. En línea.  

Pratt, Mary Louise. Ojos Imperiales. Literatura de viajes y transculturación.  
Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica, 2011. Traducción de Ofelia 
Castillo. 

Tölölyan, Khachig. “Diaspora Studies: Past, Present and Promise.” Routledge 
Handbook of Diaspora Studies. Eds. Robin Cohen y Carolin Fischer. Londres y 
Nueva York: Routledge, 2019. 22-30.  

“Windrush Scandal”. The Guardian. En línea:  
https://www.theguardian.com/uk-news/windrush-scandal. Fecha de 
acceso: 25/08/24.  

 

 

 

https://www.theguardian.com/uk-news/windrush-scandal

